
 

Sepakat : Jurnal Pastoral Kateketik, 
Volume X Nomor 2 September 2024 

E-ISSN : 2541-0881; P-ISSN : 2301-4032, Hal 69-84 

DOI: https://doi.org/10.58374/sepakat.v10i2.465  
Available online at: https://ejurnal.stipas.ac.id/index.php/Sepakat  

 

Received: Agustus 22, 2024;  Revised: 2 September 2024;  Accepted: 9 September 2024;  Published: 30 
September 2024;   
*Corresponding author, 27091193@stipas.ac.id  
 
 
 
 

 

Handep Hapakat sebagai Praxis Ekologi Integral: Analisis Ekoteologis 

Kearifan Lokal Dayak dalam Merespons Krisis Lingkungan 

 

Yustinus Dwi Andriyanto 

STIPAS Tahasak Danum Pambelum Keuskupan Palangka Raya 

27091193@stipas.ac.id.com1  
Jl. Tjilik Riwut Km.1 Komplek Gereja katolik, Palangka Raya 732112 Kalimantan Tengah 

Korespondensi penulis: 27091193@stipas.ac.id.com  

Abstract. The ecological crisis in Central Kalimantan is marked by deforestation, the expansion 

of monoculture plantations, and illegal mining, all of which have caused severe environmental 

degradation and threatened the lives of indigenous Dayak communities. This situation demands 

responses that are not merely technical but also theological and cultural. This article offers a 

new reading of Handep Hapakat a communal life principle of the Dayak people as a praxis of 

integral ecology and a contextual ecopastoral model in light of Catholic social teaching, 

particularly the encyclical Laudato Si’. Employing a qualitative approach with a theological 

cultural hermeneutical orientation, this study is based on a critical literature review of Dayak 

cultural studies, Church documents, and contemporary ecotheological scholarship. The analysis 

demonstrates that Handep Hapakat is not merely a social construct but a spiritual ecological 

praxis that affirms a harmonious relationship among human beings, community, nature, and the 

Creator. The values of communal solidarity, collective responsibility, and deliberative decision-

making embedded in this principle resonate strongly with the vision of integral ecology, which 

integrates ecological, social, cultural, and spiritual dimensions. This article argues that the 

integration of Handep Hapakat into the Church’s pastoral mission holds transformative 

potential for fostering ecological awareness, strengthening inculturation, and promoting 

community-based ecological care for our common home. 

Keywords: Handep Hapakat, Integral Ecology, Ecotheology, Dayak, Laudato Si’, Ecopastoral 

 

Abstrak. Krisis ekologis di Kalimantan Tengah ditandai oleh deforestasi, ekspansi perkebunan 

monokultur, serta penambangan ilegal yang berdampak serius terhadap lingkungan dan 

kehidupan masyarakat adat Dayak. Situasi ini menuntut respons yang tidak hanya bersifat teknis, 

tetapi juga teologis dan kultural. Artikel ini menawarkan pembacaan baru terhadap Handep 

Hapakat prinsip hidup komunal masyarakat Dayak sebagai praksis ekologi integral dan model 

ekopastoral kontekstual dalam terang ajaran Gereja Katolik, khususnya ensiklik Laudato Si’. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan orientasi hermeneutika teologis-

kultural melalui studi kepustakaan terhadap literatur budaya Dayak, dokumen Gereja, dan kajian 

ekoteologi kontemporer. Hasil analisis menunjukkan bahwa Handep Hapakat tidak sekadar 

merupakan konstruksi sosial, melainkan praksis spiritual-ekologis yang menegaskan relasi 

harmonis antara manusia, komunitas, alam, dan Sang Pencipta. Nilai kebersamaan, tanggung 

jawab kolektif, dan musyawarah yang terkandung di dalamnya sejalan dengan visi ekologi 

integral yang menghubungkan dimensi ekologis, sosial, budaya, dan spiritual secara utuh. Artikel 

ini menegaskan bahwa integrasi Handep Hapakat dalam karya pastoral Gereja memiliki potensi 

transformatif dalam membangun kesadaran ekologis, memperkuat inkulturasi iman, serta 

mendorong keterlibatan komunitas dalam merawat rumah bersama secara berkelanjutan. 

Kata Kunci: Handep Hapakat, Ekologi Integral, Ekoteologi, Dayak, Laudato Si’, Ekopastoral 

 

https://doi.org/10.58374/sepakat.v10i2.465
https://ejurnal.stipas.ac.id/index.php/Sepakat
mailto:27091193@stipas.ac.id
mailto:27091193@stipas.ac.id.com1


 
 
 
 

   
HANDEP HAPAKAT SEBAGAI PRAXIS EKOLOGI INTEGRAL:  

ANALISIS EKOTEOLOGIS KEARIFAN LOKAL DAYAK DALAM MERESPONS KRISIS LINGKUNGAN 
 

70        Sepakat: Jurnal Pastoral Kateketik VOLUME X, NO. 2, September 2024 
 
 
 

 

1. PENDAHULUAN 

Krisis ekologis dewasa ini merupakan salah satu tantangan paling serius yang 

dihadapi umat manusia dan seluruh ciptaan. Perubahan iklim, degradasi hutan, krisis air 

bersih, serta hilangnya keanekaragaman hayati menunjukkan bahwa relasi manusia 

dengan alam berada dalam kondisi yang rapuh dan tidak seimbang. Fenomena ini 

memperlihatkan bahwa persoalan ekologis tidak dapat dipahami secara sempit sebagai 

isu lingkungan, melainkan berkaitan erat dengan sistem sosial, ekonomi, dan politik yang 

menopang pola pembangunan global dewasa ini (IPBES, 2022). 

Di Indonesia, krisis ekologis tampak nyata melalui tingginya laju deforestasi, 

konflik agraria, serta kerusakan ekosistem akibat aktivitas industri ekstraktif yang 

berorientasi pada pertumbuhan ekonomi jangka pendek. Kebijakan pembangunan yang 

menempatkan eksploitasi sumber daya alam sebagai motor utama pertumbuhan ekonomi 

telah memperparah ketimpangan ekologis dan sosial di berbagai wilayah (KLHK, 2023). 

Kalimantan Tengah merupakan salah satu wilayah yang mengalami dampak 

paling signifikan dari krisis ekologis tersebut. Ekspansi perkebunan monokultur, 

pertambangan berskala besar, serta pembukaan lahan yang tidak berkelanjutan telah 

menyebabkan degradasi hutan tropis, pencemaran sungai, dan kerusakan lahan gambut 

yang berfungsi sebagai penyangga kehidupan (Walhi Kalimantan Tengah, 2022). 

Dampak kerusakan lingkungan di Kalimantan Tengah tidak hanya mengancam 

keberlanjutan ekosistem, tetapi juga mengguncang tatanan sosial dan budaya masyarakat 

adat Dayak yang kehidupannya sangat bergantung pada alam. Hilangnya ruang hidup, 

rusaknya sumber pangan tradisional, serta melemahnya pranata adat menunjukkan bahwa 

krisis ekologis juga berimplikasi langsung pada krisis sosial dan budaya komunitas lokal 

(Setyawan, 2023). 

Bagi masyarakat Dayak, alam memiliki makna kosmologis yang mendalam. 

Tanah, hutan, dan sungai dipahami sebagai ruang kehidupan yang menyatukan manusia, 

komunitas, leluhur, dan Sang Pencipta. Relasi dengan alam dibangun atas dasar 

penghormatan dan tanggung jawab moral, karena alam diyakini sebagai bagian dari 

tatanan sakral yang menopang kehidupan bersama (Dewi & Widodo, 2021). Ketika alam 

dieksploitasi secara berlebihan, yang mengalami kerusakan bukan hanya lingkungan 

fisik, tetapi juga identitas budaya dan makna hidup masyarakat adat. Dengan demikian, 



 
 
 
 

e-ISSN: 2541-0881; p-ISSN: 2301-4032, Hal 69-84 
 

krisis ekologis yang terjadi dewasa ini juga merupakan krisis identitas dan spiritualitas 

komunitas Dayak ( Sutrisno, 2021). 

Dalam terang iman Katolik, realitas tersebut menjadi panggilan profetis bagi 

Gereja untuk merefleksikan kembali perutusannya di tengah dunia yang terluka. Paus 

Fransiskus dalam Laudato Si’ menegaskan bahwa krisis ekologis dan krisis sosial 

merupakan dua sisi dari realitas yang sama, yang berakar pada paradigma pembangunan 

teknokratis dan antroposentris (Francis, 2020). Respons iman terhadap krisis tersebut 

tidak dapat berhenti pada seruan moral semata, melainkan menuntut pertobatan ekologis 

yang konkret. Pertobatan ini mencakup perubahan cara berpikir, cara hidup, dan cara 

berelasi dengan seluruh ciptaan sebagai satu rumah bersama yang harus dirawat secara 

bertanggung jawab (Bergoglio, 2021). 

Pertobatan ekologis menuntut keterlibatan konkret Gereja dalam membangun 

kesadaran ekologis umat serta memperjuangkan keadilan bagi komunitas yang paling 

terdampak oleh kerusakan lingkungan. Gereja dipanggil untuk berdiri bersama 

masyarakat adat dan kelompok rentan sebagai wujud iman yang membebaskan dan 

berpihak pada kehidupan (Conradie, 2021). Dalam perspektif teologi kontemporer, 

keterlibatan ini merupakan bagian dari panggilan iman yang bersifat publik dan profetis 

(Deane-Drummond, 2022). 

Dalam konteks Kalimantan, kearifan budaya Dayak menawarkan sumber 

refleksi teologis yang kaya dan relevan. Salah satu nilai fundamental adalah Handep 

Hapakat, sebuah prinsip hidup yang menekankan kerja bersama, solidaritas, dan 

musyawarah demi kesejahteraan kolektif. Nilai ini tidak hanya mengatur relasi sosial, 

tetapi juga membentuk etika ekologis yang menghormati alam sebagai bagian integral 

dari kehidupan bersama (Riwut & Utomo, 2020). Handep Hapakat menegaskan bahwa 

keberlangsungan hidup hanya dapat diwujudkan melalui kebersamaan dan tanggung 

jawab kolektif terhadap alam. 

Berdasarkan konteks tersebut, artikel ini bertujuan untuk menganalisis Handep 

Hapakat sebagai praksis ekologi integral yang menjembatani kearifan lokal Dayak 

dengan visi teologis Laudato Si’. Melalui pendekatan ekoteologis dan kontekstual, tulisan 

ini diharapkan dapat berkontribusi bagi pengembangan ekopastoral Gereja yang relevan, 

transformatif, dan berakar pada realitas lokal Kalimantan Tengah. 

 



 
 
 
 

   
HANDEP HAPAKAT SEBAGAI PRAXIS EKOLOGI INTEGRAL:  

ANALISIS EKOTEOLOGIS KEARIFAN LOKAL DAYAK DALAM MERESPONS KRISIS LINGKUNGAN 
 

72        Sepakat: Jurnal Pastoral Kateketik VOLUME X, NO. 2, September 2024 
 
 
 

Meskipun berbagai kajian telah membahas krisis ekologis dan ekoteologi, kajian 

yang secara khusus mengelaborasi kearifan lokal Dayak sebagai praksis ekologi 

integral dalam perspektif teologi Katolik masih relatif terbatas. Oleh karena itu, 

penelitian ini diarahkan untuk menjawab pertanyaan: bagaimana Handep Hapakat 

dapat dipahami sebagai praksis ekologi integral, dan apa implikasinya bagi 

pengembangan ekopastoral Gereja di Kalimantan Tengah. 

 

2. KAJIAN TEORITIS 

2.1 Krisis Ekologis sebagai Persoalan Teologis dan Sosial 

Krisis ekologis dewasa ini semakin disadari sebagai persoalan 

multidimensional yang melampaui isu lingkungan semata. Berbagai laporan mutakhir 

menunjukkan bahwa perubahan iklim, degradasi hutan, krisis air, dan hilangnya 

keanekaragaman hayati berkaitan erat dengan struktur sosial-ekonomi serta kebijakan 

pembangunan yang tidak berkeadilan (Kementerian Lingkungan Hidup dan 

Kehutanan (KLHK) 2023).  

Dalam kajian ekoteologi kontemporer, krisis ekologis dipahami sebagai 

manifestasi dari krisis relasi manusia dengan ciptaan yang berakar pada paradigma 

pembangunan eksploitatif dan teknokratis. Di Indonesia, khususnya di Kalimantan 

Tengah, krisis ekologis tampak nyata melalui deforestasi, kerusakan lahan gambut, 

serta pencemaran sungai akibat ekspansi perkebunan monokultur dan aktivitas 

pertambangan (WALHI Kalimantan Tengah, 2022 ). 

Dampak krisis ekologis tersebut tidak berhenti pada kerusakan lingkungan 

fisik, tetapi juga mengguncang tatanan sosial masyarakat adat. Berbagai kajian 

menunjukkan bahwa masyarakat Dayak mengalami penyempitan ruang hidup, 

hilangnya sumber pangan tradisional, serta meningkatnya konflik agraria akibat 

lemahnya pengakuan terhadap wilayah adat dan hak kolektif atas tanah ( Dewi & 

Widodo, 2021). Situasi ini memperlihatkan bahwa krisis ekologis tidak dapat 

dipisahkan dari persoalan keadilan sosial dan relasi kuasa yang timpang. Oleh karena 

itu, krisis ekologis perlu dipahami sebagai krisis sosial yang memperdalam 



 
 
 
 

e-ISSN: 2541-0881; p-ISSN: 2301-4032, Hal 69-84 
 

ketimpangan struktural dan memarginalkan komunitas lokal yang paling bergantung 

pada keberlanjutan alam (Sumule, 2025). 

Dalam perspektif teologis, situasi ini secara serius menantang paradigma 

antroposentris yang menempatkan manusia sebagai pusat dan penguasa alam. Paus 

Fransiskus menegaskan bahwa krisis ekologis dan krisis sosial merupakan dua sisi dari 

realitas yang sama, yang berakar pada logika pembangunan teknokratis yang 

mengabaikan martabat manusia dan keutuhan ciptaan (Francis, 2020). Sejalan dengan 

itu, refleksi teologis mutakhir menekankan perlunya pergeseran paradigma dari 

antroposentrisme menuju relasi ekosentris yang menempatkan alam sebagai sesama 

ciptaan, bukan sekadar objek eksploitasi (Messias, 2024 ). Oleh karena itu, krisis 

ekologis tidak dapat diselesaikan semata-mata melalui solusi teknologis, melainkan 

menuntut transformasi moral dan spiritual yang menyentuh cara manusia memandang 

dan memperlakukan alam. 

Teologi kontemporer menegaskan bahwa iman Kristiani memiliki dimensi 

publik dan profetis dalam menghadapi krisis lingkungan. Ekoteolog Eric Conradie 

menekankan bahwa kerusakan lingkungan merupakan bentuk dosa struktural yang 

menuntut pertobatan personal sekaligus perubahan sistem sosial, ekonomi, dan politik 

yang tidak adil (Conradie, 2021). Dalam kerangka ini, Gereja dipanggil untuk 

melampaui peran simbolik dan mengambil bagian aktif dalam advokasi keadilan 

ekologis, pembelaan terhadap masyarakat adat, serta pengembangan praksis pastoral 

yang berpihak pada keberlanjutan kehidupan (Lengga & Isharianto, 2025). 

Dengan demikian, krisis ekologis harus dibaca sebagai persoalan teologis dan 

sosial yang menuntut respons iman yang konkret dan transformatif. Gereja tidak hanya 

berperan sebagai pengamat moral, tetapi sebagai agen perubahan yang menghadirkan 

solidaritas, keadilan, dan harapan bagi seluruh ciptaan melalui pertobatan ekologis dan 

praksis iman yang berakar pada konteks konkret umat (Francis, 2020). 

2.2 Ekoteologi dan Ekologi Integral 

Ekoteologi merupakan cabang teologi yang merefleksikan relasi antara Allah, 

manusia, dan alam dalam terang iman Kristiani. Dalam perkembangannya, ekoteologi 

menanggapi krisis lingkungan sebagai tanda krisis relasi fundamental manusia dengan 



 
 
 
 

   
HANDEP HAPAKAT SEBAGAI PRAXIS EKOLOGI INTEGRAL:  

ANALISIS EKOTEOLOGIS KEARIFAN LOKAL DAYAK DALAM MERESPONS KRISIS LINGKUNGAN 
 

74        Sepakat: Jurnal Pastoral Kateketik VOLUME X, NO. 2, September 2024 
 
 
 

ciptaan. Literatur ekoteologi mutakhir menekankan bahwa kerusakan ekologis berakar 

pada cara pandang manusia yang terfragmentasi dan eksploitatif (Conradie, 2021). 

Konsep ekologi integral menjadi salah satu kontribusi penting Gereja Katolik 

dalam diskursus ekoteologi kontemporer. Paus Fransiskus menegaskan bahwa ekologi 

integral menghubungkan dimensi lingkungan, sosial, budaya, dan spiritual dalam satu 

kesatuan yang tak terpisahkan (Francis, 2020). Dengan pendekatan ini, persoalan 

kemiskinan, ketidakadilan sosial, dan kerusakan lingkungan dipahami sebagai satu 

krisis yang sama. 

Ekologi integral menolak pemisahan antara persoalan manusia dan persoalan 

alam. Setiap kerusakan lingkungan selalu berdampak pada kehidupan manusia, 

khususnya kelompok rentan dan masyarakat adat (Francis, 2020). Oleh karena itu, 

solusi ekologis harus mempertimbangkan keadilan sosial, partisipasi komunitas, dan 

penghormatan terhadap budaya lokal. 

Dalam praktik pastoral, ekologi integral menuntut pertobatan ekologis, yakni 

perubahan cara berpikir, merasa, dan bertindak terhadap ciptaan. Pertobatan ini 

mencakup gaya hidup sederhana, solidaritas sosial, serta keterlibatan aktif dalam 

perlindungan lingkungan (Conradie, 2021). Gereja dipanggil untuk membangun 

kesadaran ekologis umat melalui pendidikan iman, liturgi, dan aksi sosial. 

Dengan demikian, ekoteologi dan ekologi integral menyediakan kerangka 

teologis yang kokoh untuk membaca realitas ekologis secara holistik. Kerangka ini 

menjadi dasar penting untuk dialog dengan kearifan lokal dan praksis budaya 

masyarakat adat, termasuk Handep Hapakat dalam budaya Dayak (Francis, 2020). 

2.3 Kosmologi dan Etika Ekologis Budaya Dayak 

Kosmologi Dayak memandang alam sebagai bagian integral dari kehidupan 

spiritual dan sosial komunitas. Tanah, hutan, dan sungai tidak dipahami sebagai objek 

ekonomi semata, melainkan sebagai ruang sakral yang menghubungkan manusia 

dengan leluhur dan Sang Pencipta. Pandangan kosmologis ini membentuk cara hidup 

masyarakat Dayak yang menempatkan alam dalam jejaring relasi moral dan spiritual 

yang menopang keberlanjutan kehidupan bersama (Siregar, 2022). 

Etika ekologis Dayak diwujudkan melalui aturan adat yang mengatur 

pemanfaatan alam secara kolektif dan berkelanjutan. Praktik seperti pembatasan 



 
 
 
 

e-ISSN: 2541-0881; p-ISSN: 2301-4032, Hal 69-84 
 

pembukaan lahan, perlindungan kawasan hutan tertentu, dan pengelolaan sumber air 

secara komunal menunjukkan adanya kesadaran ekologis yang berakar pada nilai 

budaya (Riwut & Utomo, 2020). Namun, tekanan pembangunan modern telah 

mengganggu sistem etika ekologis ini. Ekspansi industri ekstraktif seringkali 

mengabaikan mekanisme adat dan melemahkan otoritas komunitas lokal dalam 

mengelola lingkungannya sendiri (WALHI Kalimantan Tengah, 2022). Akibatnya, 

kerusakan lingkungan juga berdampak pada erosi identitas budaya dan spiritual 

masyarakat Dayak. 

Dalam konteks ini, kosmologi Dayak menawarkan perspektif alternatif 

terhadap relasi manusia dan alam yang menekankan tanggung jawab kolektif, 

keseimbangan ekologis, dan keberlanjutan lintas generasi. Nilai-nilai tersebut sejalan 

dengan prinsip keadilan antargenerasi dan menjadi sumber refleksi penting bagi dialog 

antara iman Kristiani dan budaya lokal dalam merespons krisis lingkungan secara 

kontekstual dan transformatif (Setyawan & Haba, 2023). 

2.4 Handep Hapakat sebagai Prinsip Etika Komunal 

Handep Hapakat merupakan prinsip hidup komunal masyarakat Dayak yang 

menekankan nilai saling menolong, kerja bersama, dan pengambilan keputusan 

kolektif melalui musyawarah adat. Prinsip ini berfungsi sebagai fondasi etika sosial 

yang mengatur relasi antaranggota komunitas serta menjadi kerangka normatif dalam 

pengelolaan kehidupan bersama, termasuk relasi manusia dengan alam sebagai sumber 

kehidupan (Haba, 2022). 

Dalam konteks ekologis, Handep Hapakat berfungsi sebagai mekanisme sosial 

untuk menjaga keseimbangan antara pemanfaatan dan pelestarian sumber daya alam. 

Keputusan mengenai penggunaan hutan dan sungai dilakukan secara kolektif dengan 

mempertimbangkan kepentingan komunitas dan generasi mendatang (Dewi & 

Widodo, 2021). Etika komunal ini sejalan dengan prinsip kesejahteraan bersama 

dalam ajaran sosial Gereja. Paus Fransiskus menegaskan bahwa kesejahteraan 

bersama mencakup keutuhan relasi sosial dan ekologis yang memungkinkan 

kehidupan berkembang secara bermartabat (Francis, 2020). 

Selain itu, Handep Hapakat juga memiliki fungsi restoratif dalam pemulihan 

relasi sosial dan ekologis ketika terjadi kerusakan lingkungan. Melalui kerja bersama 



 
 
 
 

   
HANDEP HAPAKAT SEBAGAI PRAXIS EKOLOGI INTEGRAL:  

ANALISIS EKOTEOLOGIS KEARIFAN LOKAL DAYAK DALAM MERESPONS KRISIS LINGKUNGAN 
 

76        Sepakat: Jurnal Pastoral Kateketik VOLUME X, NO. 2, September 2024 
 
 
 

dan komitmen moral komunitas, proses rekonsiliasi tidak hanya diarahkan pada 

pemulihan sosial, tetapi juga pada pemulihan relasi dengan alam sebagai bagian dari 

kehidupan bersama. Dalam perspektif teologi pastoral, praksis ini mencerminkan 

pertobatan ekologis yang berakar pada konteks lokal dan partisipasi komunitas 

(Messias, 2024). 

Dengan demikian, Handep Hapakat dapat dipahami sebagai prinsip etika 

komunal yang relevan bagi pengembangan praksis ekologi integral dan pelayanan 

pastoral Gereja yang kontekstual, inkulturatif, dan transformatif dalam merespons 

krisis lingkungan di Kalimantan. 

2.5 Kearifan Lokal dan Teologi Kontekstual 

Teologi kontekstual menegaskan bahwa refleksi iman harus berakar pada 

pengalaman konkret umat dalam konteks sosial dan budaya tertentu. Dalam situasi 

krisis ekologis, kearifan lokal masyarakat adat dipahami sebagai locus theologicus, 

yakni ruang di mana pengalaman hidup, budaya, dan iman saling berjumpa dan 

menjadi sumber refleksi teologis yang relevan. Pendekatan ini menempatkan kearifan 

lokal sebagai bagian integral dari upaya Gereja membaca tanda-tanda zaman dalam 

terang iman Kristiani (Bevans, 2022). 

Dalam konteks Kalimantan, kearifan lokal masyarakat Dayak termasuk nilai 

Handep Hapakat mengandung prinsip kebersamaan, tanggung jawab kolektif, dan 

penghormatan terhadap alam yang sejalan dengan visi ekologi integral. Nilai-nilai 

tersebut membentuk praksis iman yang tidak hanya bersifat simbolik, tetapi juga 

terwujud dalam cara hidup komunitas yang menjaga keseimbangan relasi antara 

manusia, alam, dan Sang Pencipta (Setyawan & Haba, 2023). 

Pendekatan teologi kontekstual mendorong Gereja untuk berdialog dengan 

budaya lokal secara kritis dan kreatif. Gereja tidak hanya mewartakan iman, tetapi juga 

belajar dari kearifan lokal sebagai sumber pembaruan pastoral dan pengayaan praksis 

pelayanan. Dalam perspektif ini, integrasi kearifan lokal ke dalam ekopastoral 

memungkinkan Gereja menghadirkan pewartaan yang relevan, membumi, dan 

transformatif di tengah krisis ekologis (Francis, 2020). 

Dalam praktiknya, pendidikan iman, liturgi, dan aksi sosial Gereja dapat 

diperkaya dengan nilai-nilai budaya lokal yang menghormati kehidupan dan keutuhan 



 
 
 
 

e-ISSN: 2541-0881; p-ISSN: 2301-4032, Hal 69-84 
 

ciptaan. Pendekatan inkulturatif ini membantu Gereja membangun kesadaran ekologis 

umat secara berkelanjutan serta memperkuat keterlibatan komunitas dalam merawat 

rumah bersama sebagai panggilan iman (Messias, 2024). 

Dengan demikian, kearifan lokal dan teologi kontekstual menjadi jalan 

strategis bagi Gereja dalam merespons krisis ekologis secara inkulturatif, partisipatif, 

dan berorientasi pada keberlanjutan kehidupan. 

3. METODOLOGI 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan orientasi 

hermeneutika teologis-kultural. Pendekatan ini dipilih karena tujuan utama penelitian 

bukan untuk mengukur fenomena ekologis secara empiris, melainkan untuk 

menafsirkan makna, nilai, dan praksis simbolik yang hidup dalam kearifan lokal 

masyarakat Dayak, khususnya prinsip Handep Hapakat, dalam dialog dengan refleksi 

teologis Gereja Katolik. Dalam tradisi teologi kontekstual dan ekoteologi, pendekatan 

hermeneutik dipandang relevan karena memungkinkan terjadinya perjumpaan kritis 

antara teks budaya, teks iman, dan konteks sosial-ekologis aktual, sehingga iman 

dibaca secara reflektif dalam realitas konkret umat (Bevans, 2022). 

Metodologi ini memberi ruang bagi pembacaan kearifan lokal sebagai locus 

theologicus, yakni sumber refleksi teologis yang sah dan bermakna, terutama dalam 

situasi krisis ekologis yang menuntut respons iman yang kontekstual dan berorientasi 

pada transformasi kehidupan. Melalui dialog interpretatif antara tradisi budaya dan 

ajaran Gereja, penelitian ini tidak berhenti pada deskripsi budaya, tetapi melangkah 

pada sintesis normatif yang menegaskan dimensi praksis iman. Oleh karena itu, 

metode hermeneutika teologis-kultural dinilai tepat untuk merumuskan Handep 

Hapakat sebagai praksis ekologi integral yang relevan bagi pengembangan ekopastoral 

Gereja di Kalimantan Tengah (Francis, 2020; Messias, 2024). 

3.1 Sumber dan Teknik Pengumpulan Data 

Data penelitian diperoleh melalui studi kepustakaan (library research) yang 

dilakukan secara sistematis dan kritis. Sumber data terdiri atas tiga kategori utama. 

Pertama, literatur antropologis dan budaya yang membahas kosmologi, etika ekologis, 

serta praktik sosial masyarakat Dayak, khususnya yang berkaitan dengan prinsip 

Handep Hapakat. Kedua, dokumen resmi Gereja Katolik, terutama ensiklik Laudato 

Si’, Kompendium Ajaran Sosial Gereja, serta karya-karya teologi ekologi dan teologi 



 
 
 
 

   
HANDEP HAPAKAT SEBAGAI PRAXIS EKOLOGI INTEGRAL:  

ANALISIS EKOTEOLOGIS KEARIFAN LOKAL DAYAK DALAM MERESPONS KRISIS LINGKUNGAN 
 

78        Sepakat: Jurnal Pastoral Kateketik VOLUME X, NO. 2, September 2024 
 
 
 

kontekstual kontemporer. Ketiga, laporan lembaga lingkungan dan hasil penelitian 

akademik terkini mengenai krisis ekologis di Kalimantan Tengah, yang digunakan 

untuk memperkaya konteks sosial-ekologis penelitian. 

Pemilihan sumber dilakukan secara selektif dengan mempertimbangkan 

relevansi tematik, kredibilitas akademik, serta keterkaitan langsung dengan fokus 

penelitian. Pendekatan ini memungkinkan penelitian membangun dialog yang 

seimbang antara konteks budaya lokal, refleksi teologis Gereja, dan realitas ekologis 

yang dihadapi masyarakat. 

3.2 Teknik Analisis Data 

Analisis data dilakukan melalui beberapa tahap yang saling berkaitan. Tahap 

pertama adalah reduksi data, yaitu proses memilah konsep, nilai, dan narasi yang 

relevan dengan tema Handep Hapakat, ekologi integral, dan krisis ekologis. Tahap 

kedua adalah interpretasi hermeneutik, yakni penafsiran makna nilai-nilai budaya 

Dayak dalam dialog dengan teks iman dan refleksi teologis Gereja. Pada tahap ini, 

terjadi perjumpaan antara “teks budaya” dan “teks iman” dalam suatu dialog kritis dan 

konstruktif yang memperhatikan konteks sosial-ekologis aktual. 

Tahap ketiga adalah sintesis teologis, yaitu perumusan Handep Hapakat 

sebagai praksis ekologi integral yang memiliki relevansi pastoral dan transformatif. 

Sintesis ini tidak hanya bersifat konseptual, tetapi juga diarahkan pada implikasi 

praksis bagi pengembangan ekopastoral Gereja yang kontekstual. Dengan demikian, 

analisis data dalam penelitian ini memungkinkan pergeseran dari deskripsi budaya 

menuju refleksi normatif dan praksis iman yang membumi. 

3.3 Batasan Penelitian 

Penelitian ini dibatasi pada analisis konseptual dan teologis terhadap kearifan 

lokal Dayak sebagaimana direpresentasikan dalam literatur akademik dan sumber 

teologis yang tersedia. Penelitian ini tidak dimaksudkan sebagai studi etnografis 

lapangan atau analisis empiris terhadap praktik aktual masyarakat Dayak, melainkan 

sebagai refleksi teologis kontekstual yang berfokus pada konstruksi makna dan 

implikasi praksis pastoral. Batasan ini ditegaskan untuk menjaga konsistensi 

metodologis serta kejelasan ruang lingkup penelitian. 

 

 



 
 
 
 

e-ISSN: 2541-0881; p-ISSN: 2301-4032, Hal 69-84 
 

 

3.4 Keabsahan dan Konsistensi Interpretasi 

Keabsahan interpretasi dalam penelitian ini dijaga melalui konsistensi dialog 

antara sumber budaya, dokumen Gereja, dan literatur teologi kontemporer. Proses 

triangulasi teoretis dilakukan dengan membandingkan berbagai perspektif akademik 

guna menghindari reduksi makna dan subjektivitas berlebihan dalam penafsiran. 

Selain itu, pendekatan hermeneutik yang reflektif memungkinkan peneliti secara sadar 

menempatkan proses interpretasi dalam kerangka dialogis antara konteks budaya lokal 

dan horizon iman Gereja. 

 

4. HASIL DAN PEMBAHASAN 

4.1 Handep Hapakat dan Relasi Spiritual-Ekologis Masyarakat Dayak 

Hasil analisis hermeneutik menunjukkan bahwa relasi masyarakat Dayak 

dengan alam tidak dapat dipisahkan dari dimensi spiritual dan komunal. Alam 

dipahami sebagai ruang kehidupan yang sakral, tempat manusia, komunitas, leluhur, 

dan Sang Pencipta berada dalam satu jejaring relasi yang saling terhubung. Hutan, 

tanah, dan sungai tidak dimaknai semata-mata sebagai sumber ekonomi, melainkan 

sebagai bagian integral dari identitas kolektif dan keberlangsungan hidup bersama. 

Dalam kosmologi ini, kerusakan alam tidak hanya berdampak ekologis, tetapi juga 

melukai keseimbangan relasional yang menopang kehidupan komunitas. 

Dalam konteks tersebut, Handep Hapakat hadir sebagai prinsip etis yang 

menjaga keseimbangan relasi spiritual-ekologis tersebut. Prinsip ini menekankan kerja 

bersama, musyawarah, dan tanggung jawab kolektif dalam mengelola kehidupan, 

termasuk relasi dengan alam. Melalui mekanisme komunal ini, keputusan terkait 

pemanfaatan sumber daya alam tidak diambil secara individualistik atau eksploitatif, 

melainkan melalui pertimbangan bersama yang memperhatikan kesejahteraan 

komunitas dan keberlanjutan kehidupan generasi mendatang. Dengan demikian, 

Handep Hapakat berfungsi sebagai mekanisme sosial-budaya yang menata relasi 

manusia dan alam secara etis dan bertanggung jawab. 

Relasi spiritual-ekologis dalam kosmologi Dayak menunjukkan kesepadanan 

dengan pandangan biblis tentang ciptaan sebagai jaringan relasi yang saling 

bergantung. Kitab Kejadian menegaskan bahwa manusia ditempatkan di taman untuk 



 
 
 
 

   
HANDEP HAPAKAT SEBAGAI PRAXIS EKOLOGI INTEGRAL:  

ANALISIS EKOTEOLOGIS KEARIFAN LOKAL DAYAK DALAM MERESPONS KRISIS LINGKUNGAN 
 

80        Sepakat: Jurnal Pastoral Kateketik VOLUME X, NO. 2, September 2024 
 
 
 

mengusahakan dan memeliharanya (Kej. 2:15), bukan sebagai penguasa absolut atas 

ciptaan. Perspektif ini sejalan dengan kritik Paus Fransiskus terhadap paradigma 

antroposentris modern yang mereduksi alam menjadi objek eksploitasi (Francis, 

2020). Dengan demikian, Handep Hapakat dapat dipahami sebagai praksis etika 

komunal yang secara implisit mengandung spiritualitas ekologis yang bersifat 

relasional dan partisipatif. 

4.2 Handep Hapakat sebagai Praxis Ekologi Integral 

Dalam berbagai kajian dan literatur mengenai masyarakat Dayak, Handep 

Hapakat diwujudkan dalam praktik-praktik komunal seperti pengelolaan lahan secara 

terbatas, kerja bersama dalam membuka dan memulihkan lahan, perlindungan sumber 

air, serta pengambilan keputusan adat terkait pemanfaatan hutan. Praktik-praktik ini 

menunjukkan bahwa etika ekologis Dayak tidak berhenti pada tataran norma simbolik, 

melainkan terwujud dalam praksis kehidupan sehari-hari yang mengatur relasi 

manusia dengan alam secara konkret. 

Ketika dibaca dalam terang konsep ekologi integral sebagaimana 

dikembangkan dalam Laudato Si’, Handep Hapakat menunjukkan kesesuaian yang 

mendalam. Ekologi integral menegaskan bahwa krisis lingkungan tidak dapat 

dipisahkan dari krisis sosial, budaya, dan spiritual. Demikian pula dalam konteks 

Dayak, kerusakan alam selalu berdampak langsung pada rusaknya relasi sosial, 

hilangnya identitas budaya, serta melemahnya spiritualitas komunitas. Relasi antara 

manusia dan alam dipahami sebagai satu kesatuan yang tidak terpisahkan. 

Dengan penekanan pada kebersamaan dan kesejahteraan kolektif, Handep 

Hapakat menjadi bentuk praksis ekologi integral yang hidup dalam konteks lokal. 

Prinsip ini menghubungkan dimensi ekologis, sosial, budaya, dan spiritual dalam satu 

kesatuan praksis kehidupan. Oleh karena itu, kearifan lokal ini tidak hanya memiliki 

relevansi kultural, tetapi juga bobot teologis yang kuat sebagai bentuk konkret 

perwujudan iman dalam merawat keutuhan ciptaan. 

Jika Laudato Si’ menegaskan keterhubungan antara krisis ekologis dan 

ketidakadilan sosial, maka Handep Hapakat menghadirkan mekanisme lokal untuk 

merawat keterhubungan tersebut melalui musyawarah adat dan kerja kolektif. Dalam 

konteks ini, Handep Hapakat bukan sekadar nilai budaya, tetapi merupakan praksis 



 
 
 
 

e-ISSN: 2541-0881; p-ISSN: 2301-4032, Hal 69-84 
 

sosial yang menantang logika individualisme dan ekstraktivisme global yang sering 

menjadi akar krisis lingkungan (Francis, 2020). 

4.3 Gereja, Inkulturasi, dan Transformasi Ekopastoral 

Pembahasan lebih lanjut menunjukkan bahwa Handep Hapakat memiliki 

potensi besar sebagai dasar pengembangan ekopastoral Gereja yang kontekstual di 

Kalimantan Tengah. Gereja, yang dipanggil untuk mewartakan Injil kehidupan, 

menemukan dalam nilai ini sebuah titik temu antara iman Kristiani dan kebijaksanaan 

lokal masyarakat Dayak. Inkulturasi nilai Handep Hapakat dalam karya pastoral 

memungkinkan Gereja menghadirkan pewartaan yang membumi, relevan, dan 

transformatif. 

Dalam praktik pastoral, pendidikan iman dapat diarahkan untuk 

menumbuhkan pertobatan ekologis yang berakar pada budaya setempat. Liturgi dan 

katekese dapat diperkaya dengan simbol dan nilai yang menegaskan kebersamaan, 

tanggung jawab terhadap alam, serta solidaritas dengan komunitas yang terdampak 

krisis ekologis. Dengan pendekatan ini, iman tidak dipahami sebagai realitas abstrak, 

melainkan sebagai daya yang membentuk cara hidup umat dalam relasi dengan sesama 

dan alam. 

Lebih jauh, Gereja dipanggil untuk mengambil peran profetis dengan berdiri 

bersama masyarakat adat dalam memperjuangkan keadilan ekologis. Dalam konteks 

ini, Handep Hapakat tidak hanya menjadi inspirasi spiritual, tetapi juga landasan etis 

bagi advokasi sosial dan ekologis. Gereja tidak tampil sebagai aktor eksternal yang 

mendominasi, melainkan sebagai mitra komunitas yang berjalan bersama dalam 

menjaga keutuhan ciptaan dan martabat kehidupan manusia. 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa Handep Hapakat merupakan kearifan lokal 

masyarakat Dayak yang mengandung nilai teologis dan etis yang relevan dalam 

merespons krisis ekologis kontemporer. Melalui pendekatan kualitatif dengan 

orientasi hermeneutika teologis-kultural, Handep Hapakat dibaca bukan sekadar 

sebagai tradisi sosial-budaya, melainkan sebagai praksis kehidupan yang menata relasi 

manusia, alam, komunitas, dan Sang Pencipta secara integral. Pembacaan ini 

menegaskan bahwa krisis ekologis di Kalimantan Tengah tidak dapat dipahami hanya 



 
 
 
 

   
HANDEP HAPAKAT SEBAGAI PRAXIS EKOLOGI INTEGRAL:  

ANALISIS EKOTEOLOGIS KEARIFAN LOKAL DAYAK DALAM MERESPONS KRISIS LINGKUNGAN 
 

82        Sepakat: Jurnal Pastoral Kateketik VOLUME X, NO. 2, September 2024 
 
 
 

sebagai persoalan lingkungan, tetapi sebagai krisis relasional yang menyentuh dimensi 

sosial, budaya, dan spiritual masyarakat adat. 

Dalam dialog dengan visi ekologi integral sebagaimana dikembangkan dalam 

Laudato Si’, penelitian ini menemukan bahwa nilai-nilai kebersamaan, tanggung 

jawab kolektif, dan penghormatan terhadap alam yang terkandung dalam Handep 

Hapakat memiliki kesepadanan struktural dengan kerangka teologis Gereja Katolik. 

Handep Hapakat menghadirkan praksis ekologi integral yang hidup dalam konteks 

lokal, di mana dimensi ekologis, sosial, budaya, dan spiritual tidak dipisahkan, tetapi 

dijalani sebagai satu kesatuan praksis kehidupan bersama. Dengan demikian, kearifan 

lokal Dayak tidak hanya memiliki relevansi kultural, tetapi juga bobot teologis sebagai 

sumber refleksi dan inspirasi bagi pengembangan ekoteologi kontekstual. 

Lebih lanjut, penelitian ini menegaskan bahwa inkulturasi nilai Handep 

Hapakat membuka ruang bagi transformasi ekopastoral Gereja di Kalimantan Tengah. 

Gereja dipanggil untuk tidak hadir sebagai aktor eksternal yang menggurui, melainkan 

sebagai mitra komunitas yang berjalan bersama masyarakat adat dalam merawat 

keutuhan ciptaan dan memperjuangkan keadilan ekologis. Pendidikan iman, liturgi, 

katekese, dan aksi sosial Gereja dapat diperkaya oleh nilai-nilai budaya lokal yang 

menegaskan solidaritas, musyawarah, dan tanggung jawab terhadap kehidupan 

bersama. 

Sebagai kontribusi akademik, artikel ini menawarkan pembacaan baru 

terhadap Handep Hapakat sebagai model praksis ekologi integral yang kontekstual, 

inkulturatif, dan transformatif dalam perspektif teologi Katolik. Pembacaan ini 

memperkaya diskursus ekoteologi dan teologi kontekstual dengan menunjukkan 

bahwa kearifan lokal masyarakat adat dapat menjadi locus theologicus yang sah dan 

relevan dalam menghadapi krisis ekologis global. Ke depan, penelitian ini membuka 

peluang bagi kajian lanjutan yang melibatkan penelitian lapangan dan dialog 

interdisipliner, guna memperdalam pemahaman tentang peran kearifan lokal dalam 

membangun spiritualitas dan praksis ekologis yang berkelanjutan. 

  



 
 
 
 

e-ISSN: 2541-0881; p-ISSN: 2301-4032, Hal 69-84 
 

 

DAFTAR REFERENSI 

Bevans, S. B. (2016). Models of contextual theology. Orbis Books. 

Conradie, E. M. (2021). Christianity and ecological theology: Resources for further 

research. Stellenbosch: SUN Press. 

Bergoglio, J. M. (2021). Let us dream: The path to a better future. London: Simon & 

Schuster. 

Dewi, I. N., & Widodo, S. (2021). Kearifan lokal masyarakat Dayak dalam menjaga 

keseimbangan ekologi hutan Kalimantan. Jurnal Antropologi Indonesia, 42(2), 

115–130. 

Deane-Drummond, C. (2022). Laudato Si’ and the ecological conversion of the 

Church. London: Bloomsbury. 

Francis. (2020). Laudato Si’: On care for our common home (Updated reflection 

edition). Vatican City: Libreria Editrice Vaticana. 

Gadamer, H.-G. (2004). Truth and method. Continuum. 

Haba, J. (2022). Etika komunal masyarakat adat Dayak dan pengelolaan sumber daya 

alam berkelanjutan. Jurnal Masyarakat dan Budaya, 24(2), 157–172. 

Haryanto, T. (2020). Solidaritas komunal dan etika lingkungan masyarakat adat. 

Jurnal Antropologi Sosial, 12(1), 33–48. 

IPBES. (2022). Assessment report on biodiversity and ecosystem services. Bonn: 

IPBES Secretariat. 

Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan Republik Indonesia. (2023). Status 

lingkungan hidup Indonesia 2023. Jakarta: KLHK. 

`Messias, T. (2024). From ecotheology to ecospirituality in Laudato Si’: Ecological 

spirituality beyond Christian religion. Religions, 15(1), 68. 



 
 
 
 

   
HANDEP HAPAKAT SEBAGAI PRAXIS EKOLOGI INTEGRAL:  

ANALISIS EKOTEOLOGIS KEARIFAN LOKAL DAYAK DALAM MERESPONS KRISIS LINGKUNGAN 
 

84        Sepakat: Jurnal Pastoral Kateketik VOLUME X, NO. 2, September 2024 
 
 
 

Riwut, N., & Utomo, B. S. (2020). Nilai-nilai budaya Dayak sebagai basis etika 

lingkungan hidup. Jurnal Masyarakat & Budaya, 22(3), 341–356. 

Ricoeur, P. (1981). Hermeneutics and the human sciences. Cambridge University 

Press. 

Walhi Kalimantan Tengah. (2022). Laporan kondisi lingkungan hidup Kalimantan 

Tengah. Palangka Raya: WALHI Kalteng. 

Siregar, R. (2022). Kosmologi masyarakat adat dan etika lingkungan hidup di 

Kalimantan. Jurnal Antropologi Indonesia, 43(1), 55–70. 

Setyawan, B., & Haba, J. (2023). Kearifan lokal masyarakat adat dan keadilan 

ekologis: Perspektif keberlanjutan dan antargenerasi. Jurnal Masyarakat dan 

Budaya, 25(2), 189–205. 


