Sepakat : Jurnal Pastoral Kateketik,

Volume X Nomor 2 September 2024

E-ISSN : 2541-0881; P-ISSN : 2301-4032, Hal 69-84

DOI: https://doi.org/10.58374/sepakat.v10i2.465

Available online at: https://ejurnal.stipas.ac.id/index.php/Sepakat

Handep Hapakat sebagai Praxis Ekologi Integral: Analisis Ekoteologis
Kearifan Lokal Dayak dalam Merespons Krisis Lingkungan

Yustinus Dwi Andriyanto

STIPAS Tahasak Danum Pambelum Keuskupan Palangka Raya
27091193 @stipas.ac.id.com'
JI. Tjilik Riwut Km.1 Komplek Gereja katolik, Palangka Raya 732112 Kalimantan Tengah

Korespondensi penulis: 27091193 @stipas.ac.id.com

Abstract. The ecological crisis in Central Kalimantan is marked by deforestation, the expansion
of monoculture plantations, and illegal mining, all of which have caused severe environmental
degradation and threatened the lives of indigenous Dayak communities. This situation demands
responses that are not merely technical but also theological and cultural. This article offers a
new reading of Handep Hapakat a communal life principle of the Dayak people as a praxis of
integral ecology and a contextual ecopastoral model in light of Catholic social teaching,
particularly the encyclical Laudato Si’. Employing a qualitative approach with a theological
cultural hermeneutical orientation, this study is based on a critical literature review of Dayak
cultural studies, Church documents, and contemporary ecotheological scholarship. The analysis
demonstrates that Handep Hapakat is not merely a social construct but a spiritual ecological
praxis that affirms a harmonious relationship among human beings, community, nature, and the
Creator. The values of communal solidarity, collective responsibility, and deliberative decision-
making embedded in this principle resonate strongly with the vision of integral ecology, which
integrates ecological, social, cultural, and spiritual dimensions. This article argues that the
integration of Handep Hapakat into the Church’s pastoral mission holds transformative
potential for fostering ecological awareness, strengthening inculturation, and promoting
community-based ecological care for our common home.

Keywords: Handep Hapakat, Integral Ecology, Ecotheology, Dayak, Laudato Si’, Ecopastoral

Abstrak. Krisis ekologis di Kalimantan Tengah ditandai oleh deforestasi, ekspansi perkebunan
monokultur, serta penambangan ilegal yang berdampak serius terhadap lingkungan dan
kehidupan masyarakat adat Dayak. Situasi ini menuntut respons yang tidak hanya bersifat teknis,
tetapi juga teologis dan kultural. Artikel ini menawarkan pembacaan baru terhadap Handep
Hapakat prinsip hidup komunal masyarakat Dayak sebagai praksis ekologi integral dan model
ekopastoral kontekstual dalam terang ajaran Gereja Katolik, khususnya ensiklik Laudato Si’.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan orientasi hermeneutika teologis-
kultural melalui studi kepustakaan terhadap literatur budaya Dayak, dokumen Gereja, dan kajian
ekoteologi kontemporer. Hasil analisis menunjukkan bahwa Handep Hapakat tidak sekadar
merupakan konstruksi sosial, melainkan praksis spiritual-ekologis yang menegaskan relasi
harmonis antara manusia, komunitas, alam, dan Sang Pencipta. Nilai kebersamaan, tanggung
jawab kolektif, dan musyawarah yang terkandung di dalamnya sejalan dengan visi ekologi
integral yang menghubungkan dimensi ekologis, sosial, budaya, dan spiritual secara utuh. Artikel
ini menegaskan bahwa integrasi Handep Hapakat dalam karya pastoral Gereja memiliki potensi
transformatif dalam membangun kesadaran ekologis, memperkuat inkulturasi iman, serta
mendorong keterlibatan komunitas dalam merawat rumah bersama secara berkelanjutan.

Kata Kunci: Handep Hapakat, Ekologi Integral, Ekoteologi, Dayak, Laudato Si’, Ekopastoral

Received: Agustus 22, 2024; Revised: 2 September 2024, Accepted: 9 September 2024; Published: 30
September 2024;
*Corresponding author, 27091193 @stipas.ac.id



https://doi.org/10.58374/sepakat.v10i2.465
https://ejurnal.stipas.ac.id/index.php/Sepakat
mailto:27091193@stipas.ac.id
mailto:27091193@stipas.ac.id.com1

HANDEP HAPAKAT SEBAGAI PRAXIS EKOLOGI INTEGRAL:
ANALISIS EKOTEOLOGIS KEARIFAN LOKAL DAYAK DALAM MERESPONS KRISIS LINGKUNGAN

1. PENDAHULUAN

Krisis ekologis dewasa ini merupakan salah satu tantangan paling serius yang
dihadapi umat manusia dan seluruh ciptaan. Perubahan iklim, degradasi hutan, krisis air
bersih, serta hilangnya keanekaragaman hayati menunjukkan bahwa relasi manusia
dengan alam berada dalam kondisi yang rapuh dan tidak seimbang. Fenomena ini
memperlihatkan bahwa persoalan ekologis tidak dapat dipahami secara sempit sebagai
isu lingkungan, melainkan berkaitan erat dengan sistem sosial, ekonomi, dan politik yang
menopang pola pembangunan global dewasa ini (IPBES, 2022).

Di Indonesia, krisis ekologis tampak nyata melalui tingginya laju deforestasi,
konflik agraria, serta kerusakan ekosistem akibat aktivitas industri ekstraktif yang
berorientasi pada pertumbuhan ekonomi jangka pendek. Kebijakan pembangunan yang
menempatkan eksploitasi sumber daya alam sebagai motor utama pertumbuhan ekonomi
telah memperparah ketimpangan ekologis dan sosial di berbagai wilayah (KLHK, 2023).

Kalimantan Tengah merupakan salah satu wilayah yang mengalami dampak
paling signifikan dari krisis ekologis tersebut. Ekspansi perkebunan monokultur,
pertambangan berskala besar, serta pembukaan lahan yang tidak berkelanjutan telah
menyebabkan degradasi hutan tropis, pencemaran sungai, dan kerusakan lahan gambut
yang berfungsi sebagai penyangga kehidupan (Walhi Kalimantan Tengah, 2022).
Dampak kerusakan lingkungan di Kalimantan Tengah tidak hanya mengancam
keberlanjutan ekosistem, tetapi juga mengguncang tatanan sosial dan budaya masyarakat
adat Dayak yang kehidupannya sangat bergantung pada alam. Hilangnya ruang hidup,
rusaknya sumber pangan tradisional, serta melemahnya pranata adat menunjukkan bahwa
krisis ekologis juga berimplikasi langsung pada krisis sosial dan budaya komunitas lokal
(Setyawan, 2023).

Bagi masyarakat Dayak, alam memiliki makna kosmologis yang mendalam.
Tanah, hutan, dan sungai dipahami sebagai ruang kehidupan yang menyatukan manusia,
komunitas, leluhur, dan Sang Pencipta. Relasi dengan alam dibangun atas dasar
penghormatan dan tanggung jawab moral, karena alam diyakini sebagai bagian dari
tatanan sakral yang menopang kehidupan bersama (Dewi & Widodo, 2021). Ketika alam
dieksploitasi secara berlebihan, yang mengalami kerusakan bukan hanya lingkungan

fisik, tetapi juga identitas budaya dan makna hidup masyarakat adat. Dengan demikian,

70 | = Sepakat: Jurnal Pastoral Kateketik VOLUME X, NO. 2, September 2024



e-ISSN: 2541-0881; p-ISSN: 2301-4032, Hal 69-84

krisis ekologis yang terjadi dewasa ini juga merupakan krisis identitas dan spiritualitas
komunitas Dayak ( Sutrisno, 2021).

Dalam terang iman Katolik, realitas tersebut menjadi panggilan profetis bagi
Gereja untuk merefleksikan kembali perutusannya di tengah dunia yang terluka. Paus
Fransiskus dalam Laudato Si’ menegaskan bahwa krisis ekologis dan krisis sosial
merupakan dua sisi dari realitas yang sama, yang berakar pada paradigma pembangunan
teknokratis dan antroposentris (Francis, 2020). Respons iman terhadap krisis tersebut
tidak dapat berhenti pada seruan moral semata, melainkan menuntut pertobatan ekologis
yang konkret. Pertobatan ini mencakup perubahan cara berpikir, cara hidup, dan cara
berelasi dengan seluruh ciptaan sebagai satu rumah bersama yang harus dirawat secara
bertanggung jawab (Bergoglio, 2021).

Pertobatan ekologis menuntut keterlibatan konkret Gereja dalam membangun
kesadaran ekologis umat serta memperjuangkan keadilan bagi komunitas yang paling
terdampak oleh kerusakan lingkungan. Gereja dipanggil untuk berdiri bersama
masyarakat adat dan kelompok rentan sebagai wujud iman yang membebaskan dan
berpihak pada kehidupan (Conradie, 2021). Dalam perspektif teologi kontemporer,
keterlibatan ini merupakan bagian dari panggilan iman yang bersifat publik dan profetis
(Deane-Drummond, 2022).

Dalam konteks Kalimantan, kearifan budaya Dayak menawarkan sumber
refleksi teologis yang kaya dan relevan. Salah satu nilai fundamental adalah Handep
Hapakat, sebuah prinsip hidup yang menekankan kerja bersama, solidaritas, dan
musyawarah demi kesejahteraan kolektif. Nilai ini tidak hanya mengatur relasi sosial,
tetapi juga membentuk etika ekologis yang menghormati alam sebagai bagian integral
dari kehidupan bersama (Riwut & Utomo, 2020). Handep Hapakat menegaskan bahwa
keberlangsungan hidup hanya dapat diwujudkan melalui kebersamaan dan tanggung
jawab kolektif terhadap alam.

Berdasarkan konteks tersebut, artikel ini bertujuan untuk menganalisis Handep
Hapakat sebagai praksis ekologi integral yang menjembatani kearifan lokal Dayak
dengan visi teologis Laudato Si’. Melalui pendekatan ekoteologis dan kontekstual, tulisan
ini diharapkan dapat berkontribusi bagi pengembangan ekopastoral Gereja yang relevan,

transformatif, dan berakar pada realitas lokal Kalimantan Tengah.



72

HANDEP HAPAKAT SEBAGAI PRAXIS EKOLOGI INTEGRAL:
ANALISIS EKOTEOLOGIS KEARIFAN LOKAL DAYAK DALAM MERESPONS KRISIS LINGKUNGAN

Meskipun berbagai kajian telah membahas krisis ekologis dan ekoteologi, kajian
yang secara khusus mengelaborasi kearifan lokal Dayak sebagai praksis ekologi
integral dalam perspektif teologi Katolik masih relatif terbatas. Oleh karena itu,
penelitian ini diarahkan untuk menjawab pertanyaan: bagaimana Handep Hapakat
dapat dipahami sebagai praksis ekologi integral, dan apa implikasinya bagi

pengembangan ekopastoral Gereja di Kalimantan Tengah.

2. KAJIAN TEORITIS
2.1 Kirisis Ekologis sebagai Persoalan Teologis dan Sosial

Krisis ekologis dewasa ini semakin disadari sebagai persoalan
multidimensional yang melampaui isu lingkungan semata. Berbagai laporan mutakhir
menunjukkan bahwa perubahan iklim, degradasi hutan, krisis air, dan hilangnya
keanekaragaman hayati berkaitan erat dengan struktur sosial-ekonomi serta kebijakan
pembangunan yang tidak berkeadilan (Kementerian Lingkungan Hidup dan
Kehutanan (KLHK) 2023).

Dalam kajian ekoteologi kontemporer, krisis ekologis dipahami sebagai
manifestasi dari krisis relasi manusia dengan ciptaan yang berakar pada paradigma
pembangunan eksploitatif dan teknokratis. Di Indonesia, khususnya di Kalimantan
Tengah, krisis ekologis tampak nyata melalui deforestasi, kerusakan lahan gambut,
serta pencemaran sungai akibat ekspansi perkebunan monokultur dan aktivitas
pertambangan (WALHI Kalimantan Tengah, 2022 ).

Dampak krisis ekologis tersebut tidak berhenti pada kerusakan lingkungan
fisik, tetapi juga mengguncang tatanan sosial masyarakat adat. Berbagai kajian
menunjukkan bahwa masyarakat Dayak mengalami penyempitan ruang hidup,
hilangnya sumber pangan tradisional, serta meningkatnya konflik agraria akibat
lemahnya pengakuan terhadap wilayah adat dan hak kolektif atas tanah ( Dewi &
Widodo, 2021). Situasi ini memperlihatkan bahwa krisis ekologis tidak dapat
dipisahkan dari persoalan keadilan sosial dan relasi kuasa yang timpang. Oleh karena

itu, krisis ekologis perlu dipahami sebagai krisis sosial yang memperdalam

_ Sepakat: Jurnal Pastoral Kateketik VOLUME X, NO. 2, September 2024



e-ISSN: 2541-0881; p-ISSN: 2301-4032, Hal 69-84

ketimpangan struktural dan memarginalkan komunitas lokal yang paling bergantung
pada keberlanjutan alam (Sumule, 2025).

Dalam perspektif teologis, situasi ini secara serius menantang paradigma
antroposentris yang menempatkan manusia sebagai pusat dan penguasa alam. Paus
Fransiskus menegaskan bahwa krisis ekologis dan krisis sosial merupakan dua sisi dari
realitas yang sama, yang berakar pada logika pembangunan teknokratis yang
mengabaikan martabat manusia dan keutuhan ciptaan (Francis, 2020). Sejalan dengan
itu, refleksi teologis mutakhir menekankan perlunya pergeseran paradigma dari
antroposentrisme menuju relasi ekosentris yang menempatkan alam sebagai sesama
ciptaan, bukan sekadar objek eksploitasi (Messias, 2024 ). Oleh karena itu, krisis
ekologis tidak dapat diselesaikan semata-mata melalui solusi teknologis, melainkan
menuntut transformasi moral dan spiritual yang menyentuh cara manusia memandang
dan memperlakukan alam.

Teologi kontemporer menegaskan bahwa iman Kristiani memiliki dimensi
publik dan profetis dalam menghadapi krisis lingkungan. Ekoteolog Eric Conradie
menekankan bahwa kerusakan lingkungan merupakan bentuk dosa struktural yang
menuntut pertobatan personal sekaligus perubahan sistem sosial, ekonomi, dan politik
yang tidak adil (Conradie, 2021). Dalam kerangka ini, Gereja dipanggil untuk
melampaui peran simbolik dan mengambil bagian aktif dalam advokasi keadilan
ekologis, pembelaan terhadap masyarakat adat, serta pengembangan praksis pastoral
yang berpihak pada keberlanjutan kehidupan (Lengga & Isharianto, 2025).

Dengan demikian, krisis ekologis harus dibaca sebagai persoalan teologis dan
sosial yang menuntut respons iman yang konkret dan transformatif. Gereja tidak hanya
berperan sebagai pengamat moral, tetapi sebagai agen perubahan yang menghadirkan
solidaritas, keadilan, dan harapan bagi seluruh ciptaan melalui pertobatan ekologis dan
praksis iman yang berakar pada konteks konkret umat (Francis, 2020).

2.2 Ekoteologi dan Ekologi Integral

Ekoteologi merupakan cabang teologi yang merefleksikan relasi antara Allah,
manusia, dan alam dalam terang iman Kristiani. Dalam perkembangannya, ekoteologi

menanggapi krisis lingkungan sebagai tanda krisis relasi fundamental manusia dengan



74

HANDEP HAPAKAT SEBAGAI PRAXIS EKOLOGI INTEGRAL:
ANALISIS EKOTEOLOGIS KEARIFAN LOKAL DAYAK DALAM MERESPONS KRISIS LINGKUNGAN

ciptaan. Literatur ekoteologi mutakhir menekankan bahwa kerusakan ekologis berakar

pada cara pandang manusia yang terfragmentasi dan eksploitatif (Conradie, 2021).

Konsep ekologi integral menjadi salah satu kontribusi penting Gereja Katolik
dalam diskursus ekoteologi kontemporer. Paus Fransiskus menegaskan bahwa ekologi
integral menghubungkan dimensi lingkungan, sosial, budaya, dan spiritual dalam satu
kesatuan yang tak terpisahkan (Francis, 2020). Dengan pendekatan ini, persoalan
kemiskinan, ketidakadilan sosial, dan kerusakan lingkungan dipahami sebagai satu
krisis yang sama.

Ekologi integral menolak pemisahan antara persoalan manusia dan persoalan
alam. Setiap kerusakan lingkungan selalu berdampak pada kehidupan manusia,
khususnya kelompok rentan dan masyarakat adat (Francis, 2020). Oleh karena itu,
solusi ekologis harus mempertimbangkan keadilan sosial, partisipasi komunitas, dan

penghormatan terhadap budaya lokal.

Dalam praktik pastoral, ekologi integral menuntut pertobatan ekologis, yakni
perubahan cara berpikir, merasa, dan bertindak terhadap ciptaan. Pertobatan ini
mencakup gaya hidup sederhana, solidaritas sosial, serta keterlibatan aktif dalam
perlindungan lingkungan (Conradie, 2021). Gereja dipanggil untuk membangun

kesadaran ekologis umat melalui pendidikan iman, liturgi, dan aksi sosial.

Dengan demikian, ekoteologi dan ekologi integral menyediakan kerangka
teologis yang kokoh untuk membaca realitas ekologis secara holistik. Kerangka ini
menjadi dasar penting untuk dialog dengan kearifan lokal dan praksis budaya

masyarakat adat, termasuk Handep Hapakat dalam budaya Dayak (Francis, 2020).
2.3 Kosmologi dan Etika Ekologis Budaya Dayak

Kosmologi Dayak memandang alam sebagai bagian integral dari kehidupan
spiritual dan sosial komunitas. Tanah, hutan, dan sungai tidak dipahami sebagai objek
ekonomi semata, melainkan sebagai ruang sakral yang menghubungkan manusia
dengan leluhur dan Sang Pencipta. Pandangan kosmologis ini membentuk cara hidup
masyarakat Dayak yang menempatkan alam dalam jejaring relasi moral dan spiritual

yang menopang keberlanjutan kehidupan bersama (Siregar, 2022).

Etika ekologis Dayak diwujudkan melalui aturan adat yang mengatur

pemanfaatan alam secara kolektif dan berkelanjutan. Praktik seperti pembatasan

_ Sepakat: Jurnal Pastoral Kateketik VOLUME X, NO. 2, September 2024



e-ISSN: 2541-0881; p-ISSN: 2301-4032, Hal 69-84

pembukaan lahan, perlindungan kawasan hutan tertentu, dan pengelolaan sumber air
secara komunal menunjukkan adanya kesadaran ekologis yang berakar pada nilai
budaya (Riwut & Utomo, 2020). Namun, tekanan pembangunan modern telah
mengganggu sistem etika ekologis ini. Ekspansi industri ekstraktif seringkali
mengabaikan mekanisme adat dan melemahkan otoritas komunitas lokal dalam
mengelola lingkungannya sendiri (WALHI Kalimantan Tengah, 2022). Akibatnya,
kerusakan lingkungan juga berdampak pada erosi identitas budaya dan spiritual

masyarakat Dayak.

Dalam konteks ini, kosmologi Dayak menawarkan perspektif alternatif
terhadap relasi manusia dan alam yang menekankan tanggung jawab kolektif,
keseimbangan ekologis, dan keberlanjutan lintas generasi. Nilai-nilai tersebut sejalan
dengan prinsip keadilan antargenerasi dan menjadi sumber refleksi penting bagi dialog
antara iman Kristiani dan budaya lokal dalam merespons krisis lingkungan secara

kontekstual dan transformatif (Setyawan & Haba, 2023).
2.4 Handep Hapakat sebagai Prinsip Etika Komunal

Handep Hapakat merupakan prinsip hidup komunal masyarakat Dayak yang
menekankan nilai saling menolong, kerja bersama, dan pengambilan keputusan
kolektif melalui musyawarah adat. Prinsip ini berfungsi sebagai fondasi etika sosial
yang mengatur relasi antaranggota komunitas serta menjadi kerangka normatif dalam
pengelolaan kehidupan bersama, termasuk relasi manusia dengan alam sebagai sumber

kehidupan (Haba, 2022).

Dalam konteks ekologis, Handep Hapakat berfungsi sebagai mekanisme sosial
untuk menjaga keseimbangan antara pemanfaatan dan pelestarian sumber daya alam.
Keputusan mengenai penggunaan hutan dan sungai dilakukan secara kolektif dengan
mempertimbangkan kepentingan komunitas dan generasi mendatang (Dewi &
Widodo, 2021). Etika komunal ini sejalan dengan prinsip kesejahteraan bersama
dalam ajaran sosial Gereja. Paus Fransiskus menegaskan bahwa kesejahteraan
bersama mencakup keutuhan relasi sosial dan ekologis yang memungkinkan

kehidupan berkembang secara bermartabat (Francis, 2020).

Selain itu, Handep Hapakat juga memiliki fungsi restoratif dalam pemulihan

relasi sosial dan ekologis ketika terjadi kerusakan lingkungan. Melalui kerja bersama



76

HANDEP HAPAKAT SEBAGAI PRAXIS EKOLOGI INTEGRAL:
ANALISIS EKOTEOLOGIS KEARIFAN LOKAL DAYAK DALAM MERESPONS KRISIS LINGKUNGAN

dan komitmen moral komunitas, proses rekonsiliasi tidak hanya diarahkan pada
pemulihan sosial, tetapi juga pada pemulihan relasi dengan alam sebagai bagian dari
kehidupan bersama. Dalam perspektif teologi pastoral, praksis ini mencerminkan
pertobatan ekologis yang berakar pada konteks lokal dan partisipasi komunitas

(Messias, 2024).

Dengan demikian, Handep Hapakat dapat dipahami sebagai prinsip etika
komunal yang relevan bagi pengembangan praksis ekologi integral dan pelayanan
pastoral Gereja yang kontekstual, inkulturatif, dan transformatif dalam merespons

krisis lingkungan di Kalimantan.
2.5 Kearifan Lokal dan Teologi Kontekstual

Teologi kontekstual menegaskan bahwa refleksi iman harus berakar pada
pengalaman konkret umat dalam konteks sosial dan budaya tertentu. Dalam situasi
krisis ekologis, kearifan lokal masyarakat adat dipahami sebagai locus theologicus,
yakni ruang di mana pengalaman hidup, budaya, dan iman saling berjumpa dan
menjadi sumber refleksi teologis yang relevan. Pendekatan ini menempatkan kearifan
lokal sebagai bagian integral dari upaya Gereja membaca tanda-tanda zaman dalam

terang iman Kristiani (Bevans, 2022).

Dalam konteks Kalimantan, kearifan lokal masyarakat Dayak termasuk nilai
Handep Hapakat mengandung prinsip kebersamaan, tanggung jawab kolektif, dan
penghormatan terhadap alam yang sejalan dengan visi ekologi integral. Nilai-nilai
tersebut membentuk praksis iman yang tidak hanya bersifat simbolik, tetapi juga
terwujud dalam cara hidup komunitas yang menjaga keseimbangan relasi antara

manusia, alam, dan Sang Pencipta (Setyawan & Haba, 2023).

Pendekatan teologi kontekstual mendorong Gereja untuk berdialog dengan
budaya lokal secara kritis dan kreatif. Gereja tidak hanya mewartakan iman, tetapi juga
belajar dari kearifan lokal sebagai sumber pembaruan pastoral dan pengayaan praksis
pelayanan. Dalam perspektif ini, integrasi kearifan lokal ke dalam ekopastoral
memungkinkan Gereja menghadirkan pewartaan yang relevan, membumi, dan

transformatif di tengah krisis ekologis (Francis, 2020).

Dalam praktiknya, pendidikan iman, liturgi, dan aksi sosial Gereja dapat

diperkaya dengan nilai-nilai budaya lokal yang menghormati kehidupan dan keutuhan

_ Sepakat: Jurnal Pastoral Kateketik VOLUME X, NO. 2, September 2024



e-ISSN: 2541-0881; p-ISSN: 2301-4032, Hal 69-84

ciptaan. Pendekatan inkulturatif ini membantu Gereja membangun kesadaran ekologis
umat secara berkelanjutan serta memperkuat keterlibatan komunitas dalam merawat

rumah bersama sebagai panggilan iman (Messias, 2024).

Dengan demikian, kearifan lokal dan teologi kontekstual menjadi jalan
strategis bagi Gereja dalam merespons krisis ekologis secara inkulturatif, partisipatif,

dan berorientasi pada keberlanjutan kehidupan.

3. METODOLOGI

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan orientasi
hermeneutika teologis-kultural. Pendekatan ini dipilih karena tujuan utama penelitian
bukan untuk mengukur fenomena ekologis secara empiris, melainkan untuk
menafsirkan makna, nilai, dan praksis simbolik yang hidup dalam kearifan lokal
masyarakat Dayak, khususnya prinsip Handep Hapakat, dalam dialog dengan refleksi
teologis Gereja Katolik. Dalam tradisi teologi kontekstual dan ekoteologi, pendekatan
hermeneutik dipandang relevan karena memungkinkan terjadinya perjumpaan kritis
antara teks budaya, teks iman, dan konteks sosial-ekologis aktual, sehingga iman
dibaca secara reflektif dalam realitas konkret umat (Bevans, 2022).

Metodologi ini memberi ruang bagi pembacaan kearifan lokal sebagai locus
theologicus, yakni sumber refleksi teologis yang sah dan bermakna, terutama dalam
situasi krisis ekologis yang menuntut respons iman yang kontekstual dan berorientasi
pada transformasi kehidupan. Melalui dialog interpretatif antara tradisi budaya dan
ajaran Gereja, penelitian ini tidak berhenti pada deskripsi budaya, tetapi melangkah
pada sintesis normatif yang menegaskan dimensi praksis iman. Oleh karena itu,
metode hermeneutika teologis-kultural dinilai tepat untuk merumuskan Handep
Hapakat sebagai praksis ekologi integral yang relevan bagi pengembangan ekopastoral
Gereja di Kalimantan Tengah (Francis, 2020; Messias, 2024).

3.1 Sumber dan Teknik Pengumpulan Data

Data penelitian diperoleh melalui studi kepustakaan (library research) yang
dilakukan secara sistematis dan kritis. Sumber data terdiri atas tiga kategori utama.
Pertama, literatur antropologis dan budaya yang membahas kosmologi, etika ekologis,
serta praktik sosial masyarakat Dayak, khususnya yang berkaitan dengan prinsip
Handep Hapakat. Kedua, dokumen resmi Gereja Katolik, terutama ensiklik Laudato

Si’, Kompendium Ajaran Sosial Gereja, serta karya-karya teologi ekologi dan teologi



78

HANDEP HAPAKAT SEBAGAI PRAXIS EKOLOGI INTEGRAL:
ANALISIS EKOTEOLOGIS KEARIFAN LOKAL DAYAK DALAM MERESPONS KRISIS LINGKUNGAN

kontekstual kontemporer. Ketiga, laporan lembaga lingkungan dan hasil penelitian
akademik terkini mengenai krisis ekologis di Kalimantan Tengah, yang digunakan
untuk memperkaya konteks sosial-ekologis penelitian.

Pemilihan sumber dilakukan secara selektif dengan mempertimbangkan
relevansi tematik, kredibilitas akademik, serta keterkaitan langsung dengan fokus
penelitian. Pendekatan ini memungkinkan penelitian membangun dialog yang
seimbang antara konteks budaya lokal, refleksi teologis Gereja, dan realitas ekologis
yang dihadapi masyarakat.

3.2 Teknik Analisis Data

Analisis data dilakukan melalui beberapa tahap yang saling berkaitan. Tahap
pertama adalah reduksi data, yaitu proses memilah konsep, nilai, dan narasi yang
relevan dengan tema Handep Hapakat, ekologi integral, dan krisis ekologis. Tahap
kedua adalah interpretasi hermeneutik, yakni penafsiran makna nilai-nilai budaya
Dayak dalam dialog dengan teks iman dan refleksi teologis Gereja. Pada tahap ini,
terjadi perjumpaan antara “teks budaya” dan “teks iman” dalam suatu dialog kritis dan
konstruktif yang memperhatikan konteks sosial-ekologis aktual.

Tahap ketiga adalah sintesis teologis, yaitu perumusan Handep Hapakat
sebagai praksis ekologi integral yang memiliki relevansi pastoral dan transformatif.
Sintesis ini tidak hanya bersifat konseptual, tetapi juga diarahkan pada implikasi
praksis bagi pengembangan ekopastoral Gereja yang kontekstual. Dengan demikian,
analisis data dalam penelitian ini memungkinkan pergeseran dari deskripsi budaya
menuju refleksi normatif dan praksis iman yang membumi.

3.3 Batasan Penelitian

Penelitian ini dibatasi pada analisis konseptual dan teologis terhadap kearifan
lokal Dayak sebagaimana direpresentasikan dalam literatur akademik dan sumber
teologis yang tersedia. Penelitian ini tidak dimaksudkan sebagai studi etnografis
lapangan atau analisis empiris terhadap praktik aktual masyarakat Dayak, melainkan
sebagai refleksi teologis kontekstual yang berfokus pada konstruksi makna dan
implikasi praksis pastoral. Batasan ini ditegaskan untuk menjaga konsistensi

metodologis serta kejelasan ruang lingkup penelitian.

_ Sepakat: Jurnal Pastoral Kateketik VOLUME X, NO. 2, September 2024



e-ISSN: 2541-0881; p-ISSN: 2301-4032, Hal 69-84

3.4 Keabsahan dan Konsistensi Interpretasi

Keabsahan interpretasi dalam penelitian ini dijaga melalui konsistensi dialog
antara sumber budaya, dokumen Gereja, dan literatur teologi kontemporer. Proses
triangulasi teoretis dilakukan dengan membandingkan berbagai perspektif akademik
guna menghindari reduksi makna dan subjektivitas berlebihan dalam penafsiran.
Selain itu, pendekatan hermeneutik yang reflektif memungkinkan peneliti secara sadar
menempatkan proses interpretasi dalam kerangka dialogis antara konteks budaya lokal

dan horizon iman Gereja.

4. HASIL DAN PEMBAHASAN
4.1 Handep Hapakat dan Relasi Spiritual-Ekologis Masyarakat Dayak

Hasil analisis hermeneutik menunjukkan bahwa relasi masyarakat Dayak
dengan alam tidak dapat dipisahkan dari dimensi spiritual dan komunal. Alam
dipahami sebagai ruang kehidupan yang sakral, tempat manusia, komunitas, leluhur,
dan Sang Pencipta berada dalam satu jejaring relasi yang saling terhubung. Hutan,
tanah, dan sungai tidak dimaknai semata-mata sebagai sumber ekonomi, melainkan
sebagai bagian integral dari identitas kolektif dan keberlangsungan hidup bersama.
Dalam kosmologi ini, kerusakan alam tidak hanya berdampak ekologis, tetapi juga
melukai keseimbangan relasional yang menopang kehidupan komunitas.

Dalam konteks tersebut, Handep Hapakat hadir sebagai prinsip etis yang
menjaga keseimbangan relasi spiritual-ekologis tersebut. Prinsip ini menekankan kerja
bersama, musyawarah, dan tanggung jawab kolektif dalam mengelola kehidupan,
termasuk relasi dengan alam. Melalui mekanisme komunal ini, keputusan terkait
pemanfaatan sumber daya alam tidak diambil secara individualistik atau eksploitatif,
melainkan melalui pertimbangan bersama yang memperhatikan kesejahteraan
komunitas dan keberlanjutan kehidupan generasi mendatang. Dengan demikian,
Handep Hapakat berfungsi sebagai mekanisme sosial-budaya yang menata relasi
manusia dan alam secara etis dan bertanggung jawab.

Relasi spiritual-ekologis dalam kosmologi Dayak menunjukkan kesepadanan
dengan pandangan biblis tentang ciptaan sebagai jaringan relasi yang saling

bergantung. Kitab Kejadian menegaskan bahwa manusia ditempatkan di taman untuk



80

HANDEP HAPAKAT SEBAGAI PRAXIS EKOLOGI INTEGRAL:
ANALISIS EKOTEOLOGIS KEARIFAN LOKAL DAYAK DALAM MERESPONS KRISIS LINGKUNGAN

mengusahakan dan memeliharanya (Kej. 2:15), bukan sebagai penguasa absolut atas
ciptaan. Perspektif ini sejalan dengan kritik Paus Fransiskus terhadap paradigma
antroposentris modern yang mereduksi alam menjadi objek eksploitasi (Francis,
2020). Dengan demikian, Handep Hapakat dapat dipahami sebagai praksis etika
komunal yang secara implisit mengandung spiritualitas ekologis yang bersifat
relasional dan partisipatif.

4.2 Handep Hapakat sebagai Praxis Ekologi Integral

Dalam berbagai kajian dan literatur mengenai masyarakat Dayak, Handep
Hapakat diwujudkan dalam praktik-praktik komunal seperti pengelolaan lahan secara
terbatas, kerja bersama dalam membuka dan memulihkan lahan, perlindungan sumber
air, serta pengambilan keputusan adat terkait pemanfaatan hutan. Praktik-praktik ini
menunjukkan bahwa etika ekologis Dayak tidak berhenti pada tataran norma simbolik,
melainkan terwujud dalam praksis kehidupan sehari-hari yang mengatur relasi
manusia dengan alam secara konkret.

Ketika dibaca dalam terang konsep ekologi integral sebagaimana
dikembangkan dalam Laudato Si’, Handep Hapakat menunjukkan kesesuaian yang
mendalam. Ekologi integral menegaskan bahwa krisis lingkungan tidak dapat
dipisahkan dari krisis sosial, budaya, dan spiritual. Demikian pula dalam konteks
Dayak, kerusakan alam selalu berdampak langsung pada rusaknya relasi sosial,
hilangnya identitas budaya, serta melemahnya spiritualitas komunitas. Relasi antara
manusia dan alam dipahami sebagai satu kesatuan yang tidak terpisahkan.

Dengan penekanan pada kebersamaan dan kesejahteraan kolektif, Handep
Hapakat menjadi bentuk praksis ekologi integral yang hidup dalam konteks lokal.
Prinsip ini menghubungkan dimensi ekologis, sosial, budaya, dan spiritual dalam satu
kesatuan praksis kehidupan. Oleh karena itu, kearifan lokal ini tidak hanya memiliki
relevansi kultural, tetapi juga bobot teologis yang kuat sebagai bentuk konkret
perwujudan iman dalam merawat keutuhan ciptaan.

Jika Laudato Si’ menegaskan keterhubungan antara krisis ekologis dan
ketidakadilan sosial, maka Handep Hapakat menghadirkan mekanisme lokal untuk
merawat keterhubungan tersebut melalui musyawarah adat dan kerja kolektif. Dalam

konteks ini, Handep Hapakat bukan sekadar nilai budaya, tetapi merupakan praksis

_ Sepakat: Jurnal Pastoral Kateketik VOLUME X, NO. 2, September 2024



e-ISSN: 2541-0881; p-ISSN: 2301-4032, Hal 69-84

sosial yang menantang logika individualisme dan ekstraktivisme global yang sering
menjadi akar krisis lingkungan (Francis, 2020).

4.3 Gereja, Inkulturasi, dan Transformasi Ekopastoral

Pembahasan lebih lanjut menunjukkan bahwa Handep Hapakat memiliki
potensi besar sebagai dasar pengembangan ekopastoral Gereja yang kontekstual di
Kalimantan Tengah. Gereja, yang dipanggil untuk mewartakan Injil kehidupan,
menemukan dalam nilai ini sebuah titik temu antara iman Kristiani dan kebijaksanaan
lokal masyarakat Dayak. Inkulturasi nilai Handep Hapakat dalam karya pastoral
memungkinkan Gereja menghadirkan pewartaan yang membumi, relevan, dan
transformatif.

Dalam praktik pastoral, pendidikan iman dapat diarahkan untuk
menumbuhkan pertobatan ekologis yang berakar pada budaya setempat. Liturgi dan
katekese dapat diperkaya dengan simbol dan nilai yang menegaskan kebersamaan,
tanggung jawab terhadap alam, serta solidaritas dengan komunitas yang terdampak
krisis ekologis. Dengan pendekatan ini, iman tidak dipahami sebagai realitas abstrak,
melainkan sebagai daya yang membentuk cara hidup umat dalam relasi dengan sesama
dan alam.

Lebih jauh, Gereja dipanggil untuk mengambil peran profetis dengan berdiri
bersama masyarakat adat dalam memperjuangkan keadilan ekologis. Dalam konteks
ini, Handep Hapakat tidak hanya menjadi inspirasi spiritual, tetapi juga landasan etis
bagi advokasi sosial dan ekologis. Gereja tidak tampil sebagai aktor eksternal yang
mendominasi, melainkan sebagai mitra komunitas yang berjalan bersama dalam

menjaga keutuhan ciptaan dan martabat kehidupan manusia.

KESIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa Handep Hapakat merupakan kearifan lokal
masyarakat Dayak yang mengandung nilai teologis dan etis yang relevan dalam
merespons krisis ekologis kontemporer. Melalui pendekatan kualitatif dengan
orientasi hermeneutika teologis-kultural, Handep Hapakat dibaca bukan sekadar
sebagai tradisi sosial-budaya, melainkan sebagai praksis kehidupan yang menata relasi
manusia, alam, komunitas, dan Sang Pencipta secara integral. Pembacaan ini

menegaskan bahwa krisis ekologis di Kalimantan Tengah tidak dapat dipahami hanya



82

HANDEP HAPAKAT SEBAGAI PRAXIS EKOLOGI INTEGRAL:
ANALISIS EKOTEOLOGIS KEARIFAN LOKAL DAYAK DALAM MERESPONS KRISIS LINGKUNGAN

sebagai persoalan lingkungan, tetapi sebagai krisis relasional yang menyentuh dimensi

sosial, budaya, dan spiritual masyarakat adat.

Dalam dialog dengan visi ekologi integral sebagaimana dikembangkan dalam
Laudato Si’, penelitian ini menemukan bahwa nilai-nilai kebersamaan, tanggung
jawab kolektif, dan penghormatan terhadap alam yang terkandung dalam Handep
Hapakat memiliki kesepadanan struktural dengan kerangka teologis Gereja Katolik.
Handep Hapakat menghadirkan praksis ekologi integral yang hidup dalam konteks
lokal, di mana dimensi ekologis, sosial, budaya, dan spiritual tidak dipisahkan, tetapi
dijalani sebagai satu kesatuan praksis kehidupan bersama. Dengan demikian, kearifan
lokal Dayak tidak hanya memiliki relevansi kultural, tetapi juga bobot teologis sebagai

sumber refleksi dan inspirasi bagi pengembangan ekoteologi kontekstual.

Lebih lanjut, penelitian ini menegaskan bahwa inkulturasi nilai Handep
Hapakat membuka ruang bagi transformasi ekopastoral Gereja di Kalimantan Tengah.
Gereja dipanggil untuk tidak hadir sebagai aktor eksternal yang menggurui, melainkan
sebagai mitra komunitas yang berjalan bersama masyarakat adat dalam merawat
keutuhan ciptaan dan memperjuangkan keadilan ekologis. Pendidikan iman, liturgi,
katekese, dan aksi sosial Gereja dapat diperkaya oleh nilai-nilai budaya lokal yang
menegaskan solidaritas, musyawarah, dan tanggung jawab terhadap kehidupan

bersama.

Sebagai kontribusi akademik, artikel ini menawarkan pembacaan baru
terhadap Handep Hapakat sebagai model praksis ekologi integral yang kontekstual,
inkulturatif, dan transformatif dalam perspektif teologi Katolik. Pembacaan ini
memperkaya diskursus ekoteologi dan teologi kontekstual dengan menunjukkan
bahwa kearifan lokal masyarakat adat dapat menjadi /locus theologicus yang sah dan
relevan dalam menghadapi krisis ekologis global. Ke depan, penelitian ini membuka
peluang bagi kajian lanjutan yang melibatkan penelitian lapangan dan dialog
interdisipliner, guna memperdalam pemahaman tentang peran kearifan lokal dalam

membangun spiritualitas dan praksis ekologis yang berkelanjutan.

_ Sepakat: Jurnal Pastoral Kateketik VOLUME X, NO. 2, September 2024



e-ISSN: 2541-0881; p-ISSN: 2301-4032, Hal 69-84

DAFTAR REFERENSI
Bevans, S. B. (2016). Models of contextual theology. Orbis Books.

Conradie, E. M. (2021). Christianity and ecological theology: Resources for further
research. Stellenbosch: SUN Press.

Bergoglio, J. M. (2021). Let us dream: The path to a better future. London: Simon &

Schuster.

Dewi, I. N., & Widodo, S. (2021). Kearifan lokal masyarakat Dayak dalam menjaga
keseimbangan ekologi hutan Kalimantan. Jurnal Antropologi Indonesia, 42(2),
115-130.

Deane-Drummond, C. (2022). Laudato Si’ and the ecological conversion of the

Church. London: Bloomsbury.

Francis. (2020). Laudato Si’: On care for our common home (Updated reflection

edition). Vatican City: Libreria Editrice Vaticana.

Gadamer, H.-G. (2004). Truth and method. Continuum.

Haba, J. (2022). Etika komunal masyarakat adat Dayak dan pengelolaan sumber daya
alam berkelanjutan. Jurnal Masyarakat dan Budaya, 24(2), 157—-172.

Haryanto, T. (2020). Solidaritas komunal dan etika lingkungan masyarakat adat.
Jurnal Antropologi Sosial, 12(1), 33—48.

IPBES. (2022). Assessment report on biodiversity and ecosystem services. Bonn:

IPBES Secretariat.

Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan Republik Indonesia. (2023). Status
lingkungan hidup Indonesia 2023. Jakarta: KLHK.

‘Messias, T. (2024). From ecotheology to ecospirituality in Laudato Si’: Ecological
spirituality beyond Christian religion. Religions, 15(1), 68.



84

HANDEP HAPAKAT SEBAGAI PRAXIS EKOLOGI INTEGRAL:
ANALISIS EKOTEOLOGIS KEARIFAN LOKAL DAYAK DALAM MERESPONS KRISIS LINGKUNGAN

Riwut, N., & Utomo, B. S. (2020). Nilai-nilai budaya Dayak sebagai basis etika
lingkungan hidup. Jurnal Masyarakat & Budaya, 22(3), 341-356.

Ricoeur, P. (1981). Hermeneutics and the human sciences. Cambridge University

Press.

Walhi Kalimantan Tengah. (2022). Laporan kondisi lingkungan hidup Kalimantan
Tengah. Palangka Raya: WALHI Kalteng.

Siregar, R. (2022). Kosmologi masyarakat adat dan etika lingkungan hidup di
Kalimantan. Jurnal Antropologi Indonesia, 43(1), 55—-70.

Setyawan, B., & Haba, J. (2023). Kearifan lokal masyarakat adat dan keadilan
ekologis: Perspektif keberlanjutan dan antargenerasi. Jurnal Masyarakat dan

Budaya, 25(2), 189-205.

_ Sepakat: Jurnal Pastoral Kateketik VOLUME X, NO. 2, September 2024



